
10.59277/SMIMOD.2025.05 

„Studii şi materiale de istorie modernă”, vol. XXXVIII, 2025, p. 89–103 

RELAȚIA OMULUI CU NATURA ÎN CERCETĂRILE  

DE ISTORIE CULTURALĂ DIN ULTIMELE DECENII* 

DANIEL GICU 

(Institutul de Istorie „Nicolae Iorga”) 

Istoria culturală a studiat în principal oamenii, acțiunile, experiențele și 
modurile lor de gândire. Totuși, trecutul nu este modelat doar de acțiunile și gândurile 
umane. Ființele umane interacționează inevitabil cu natura care le înconjoară, ceea 
ce înseamnă că istoria nu a fost modelată doar de acțiunea umană, ci și de acțiunile 
diferitelor ființe vii și impactul factorilor de mediu. În ultimele decenii au fost 
efectuate cercetări de istorie culturală în cadrul unor domenii precum istoria mediului 
și istoria animalelor, explorând, de exemplu, relațiile istorice dintre oameni și 
animale sau plante. 

Conferințele și publicațiile științifice despre subiect s-au înmulțit și diversificat în 
ultimele două decenii. Astfel, în iunie 2011 la Collège de France s-a organizat o 
conferință internațională în care s-a dezbătut despre o „turnură animalieră” în 
istoriografie1. Articolele din numărul tematic al revistei „Caiete de Antropologie 
Istorică” din iulie – decembrie 2024 sunt dedicate analizei din perspectivă istorico-
antropologică a relației dintre oameni și animale2. Sintetizarea acestor noi direcții 
de cercetare este ceea ce și-a propus cea de a șaptesprezecea conferință anuală a 
Societății Internaționale de Istorie Culturală, desfășurată la Universitatea din Rovaniemi, 
Finlanda, în perioada 16–19 iunie 2025, având tematica: Human / Nature – 
Entanglements in Cultural History. 

Omniprezentă, complexă și dificilă, relația civilizațiilor cu regnul animal a 
implicat în vremurile antice, medievale și moderne, includerea simbolică a 
animalelor în mituri, rituri, legende, reprezentări heraldice, sigilografice și artistice. 
Animalele au primit semnificații alegorice foarte diverse, care au tradus nevoia 
unei educații sociale în spiritul valorilor, eticii și a moravurilor. Simona Nicoară a 
arătat cum modernitatea și postmodernitatea au abandonat însă simbolismul 
tradițional animalier, imaginile cu animale fiind acum folosite pentru a susține doar 

 
* Articolul pornește de la temele prezentate și discuțiile ce au avut loc în cadrul conferinței 

anuale a Societății Internaționale de Istorie Culturală, intitulată Human / Nature – Entanglements in 

Cultural History, desfășurată în Rovaniemi, Finlanda, în perioada 16–19 iunie 2025. 
1 Un „tournant animaliste” en anthropologie?, Colloque International, Collège de France,  

22–24 iunie 2011. Programul conferinței și rezumatele prezentărilor sunt disponibile la adresa https:// 

www.college-de-france.fr/media/philippe-descola/UPL23153_Tournant_animaliste_Animal_Turn_11_06_22_24.pdf. 
2 „Caiete de Antropologie Istorică”, anul XXIII, nr. 2 (45), iulie – decembrie 2024. 

http://www.college-de-france.fr/media/philippe-descola/UPL23153_Tournant_animaliste_Animal_Turn_11_


 Daniel Gicu 2 

 

90 

idei despre creativitate ficțională, și nu pentru construirea mentală a unor sensuri 
profunde ale vieții și existenței umane și sociale3. 

Istoria simbolică a animalelor s-a numărat între preocupările din ultimii ani și 

ale istoricului francez Michel Pastoureau. Înscriindu-se pe linia istoriei mentalităților și 

a duratei lungi, volumul Ursul: istoria unui rege decăzut este dedicat percepției 

culturale și simbolice a ursului din preistorie și până în perioada contemporană4. 

Admirat și venerat încă din preistorie pentru puterea și curajul său, animalul încă 

juca la începutul Evului Mediu un rol extrem de important pentru populațiile 

germanice, scandinave și, parțial, pentru celți și slavi. Ursul nu era perceput doar ca 

rege al animalelor, ci era considerat de multe ori animal totemic, strămoș al 

oamenilor. Încă de la începuturile creștinismului, Biserica a încercat să reprime 

acest simbolism al ursului, puternic atașat credințelor păgâne. Au fost așadar 

popularizate hagiografii în care sfinții supun urși, sărbători creștine au fost suprapuse 

celor păgâne legate de intrarea sau ieșirea din hibernare a ursului, animalul a fost 

asociat cu diavolul, atribuindu-i-se o serie de păcate și vicii. Pastoureau identifică 

intervalul cuprins între secolele al XI-lea și al XIII-lea drept moment culminant al 

acestei schimbări de percepție la nivelul culturii populare, ursul fiind detronat din 

calitatea de rege al animalelor și înlocuit cu leul. Ursul nu mai era așadar un vânat 

apreciat sau cadou regal, nici nu a mai fost cinstit ca strămoș, ci a devenit o 

creatură demonică, leneșă și libidinoasă (era acuzat că este atras sexual de fetele 

tinere, cu care căuta să se împreuneze), o distracție de bâlci. Pastoureau identifică 

totuși o reminiscență a legăturii simbolice dintre om și urs în societatea contemporană 

în popularitatea ursuleților de pluș ca jucării pentru copii. 

În linie cu abordarea metodologică propusă de noua istorie culturală, care 

subliniază faptul că interpretarea unui simbol este determinată de contextul cultural 

în care acesta este folosit, prezentările din cadrul conferinței Human / Nature – 

Entaglements in Cultural History au situat simbolistica animalieră în contextul 

modalităților în care oamenii din anumite perioade istorice și din spații geografice 

diferite au folosit practicile magice și credințele religioase pentru a gestiona relația 

cu natura. 

Fundamentele majorității acuzațiilor de vrăjitorie din Europa în perioada 

modernă timpurie au avut la bază interacțiunea între om și natură. Tratatele de 

vrăjitorie au dezbătut problemele legate de capacitatea vrăjitoarelor de a se transforma 

în animale, de a controla forțele naturii, provocând epidemii și furtuni care să distrugă 

recoltele, precum și predilecția vrăjitoarelor de a se aduna în locuri încărcate de 

simbolistica sacrului, precum vârfurile munților sau faimosul nuc din Benevento,  

în apropierea orașului Napoli. 

Prelegerea Marinei Montesano a analizat relațiile dintre oameni și animale 

pornind de la procesele de vrăjitorie din spațiul italian din secolele al XV-lea și  

 
3 Simona Nicoară, Omul și animalele în tradiția mitologică, în „Caiete de Antropologie Istorică”, 

anul XXIII, nr. 2 (45), iulie – decembrie 2024, p. 17–33. 
4 Michel Pastoureau, Ursul: istoria unui rege decăzut, Chișinău, Editura Cartier, 2007. 



3 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

91 

al XVI-lea, în care acuzatele erau învinuite că și-ar fi schimbat forma umană, 

transformându-se într-un animal5. Subiectul transformării oamenilor în animale era 

larg răspândit în literatura antichității clasice, pornind de la transformarea tovarășilor 

lui Odiseu în porci de către Circe și de la numeroasele exemple din mitologie 

oferite de Ovidius în Metamorfozele sale. Unul dintre cele mai faimoase episoade 

de metamorfoză este cel descris de Apuleius în Măgarul de aur, când Pamfila, o 

vrăjitoare cunoscută de toți și socotită neîntrecută meșteră în tot felul de vrăjitorii, 

se unge pe tot corpul cu o afilie și, rostind câteva cuvinte misterioase, se transformă 

într-o bufniță6. După cum a arătat Marina Montesano în cartea sa, Classical Culture 

and Witchcraft in Medieval and Renaissance Italy7, asemenea texte din antichitatea 

clasică greco-romană despre vrăjitorie au fost redescoperite în Peninsula italică în 

perioada Renașterii. Credința în veridicitatea textelor antice ce descriau puterea 

vrăjitoarelor avea să ducă la apariția, în secolul al XV-lea, și înmulțirea ulterioară, 

a proceselor de vrăjitorie. 
Credința antică în existența corpurilor hibride om-animal sau în realitatea 

transformărilor oamenilor în animale avea să fie negată în Evul Mediu Creștin. 

Referindu-se la cei care afirmă că au suferit o asemenea transformare într-un 
animal, sau că au fost martori la o metamorfoză a unui om într-un animal, cu 

trimitere directă la Apuleius, sfântul Augustin afirma că aceștia au fost de fapt 
victimele unor înșelătorii provocate de demoni8. Dacă elita teologică a preluat 

discursul sfântului Augustin, credința în realitatea transformărilor oamenilor în 
animale a rămas răspândită în cultura populară de-a lungul întregului Ev Mediu. 

Această credință, precum și redescoperirea scrierilor antice despre vrăjitoare au făcut 
ca procesele vrăjitoarelor să înceapă în Italia în prima parte a secolului al XV-lea, 

mai devreme decât în alte spații, și să includă numeroase cazuri în care acuzatele 
era învinuite că s-au transformat în animale. La conferința din Rovaniemi, Marina 

Montesano a prezentat câteva asemenea procese ce au avut loc în primele decenii 
ale secolului al XV-lea în regiunea Umbria, inclusiv cel din 1428, când Matteucia 

da Todi a fost acuzată că, ungându-și corpul cu o alifie – precum Pamfila – s-a 
transformat, cu ajutorul diavolului, într-o pisică. 

Printre acuzațiile aduse vrăjitoarelor s-a numărat și aceea de a controla vremea 
pentru a provoca dezastre naturale. Vincenzo Tedesco a analizat evoluția din Antichitate 

și până în Renaștere a credinței în capacitatea oamenilor de a controla magic 

elementele naturii9. Credința în existența unor „magicieni ai vremii”, ce aveau 
abilitatea de a controla forțele naturii are origini vechi. Ca și celelalte credințe 

 
5 Marina Montesano, Bodies in Flux: Tales of Metamorphosis in European Witchcraft. 
6 Apuleius, Metamorfoze sau Măgarul de aur, București, Editura Univers, 1996, p. 73. 
7 Maria Montesano, Classical Culture and Witchcraft in Medieval and Renaissance Italy, 

Palgrave Macmillan, 2018. 
8 Sfântul Augustin, Despre cetatea lui Dumnezeu, cartea XVIII, cap. 18. St. Augustin, City of 

God, Buffalo, The Christian Literature Company, 1887, p. 369–370. 
9 În prezentarea intitulată Landscapes of Witchcraft: The Witches’ Sabbat and Human-Environment 

Interactions. 



 Daniel Gicu 4 

 

92 

păgâne, și aceasta avea să fie însă contestată în Evul Mediu Creștin. Astfel, 
Agobard din Lyon (De grandine et tonitruis, 815–817) a criticat capacitatea acestor 

magicieni păgâni (tempestarii) de a controla vremea, argumentând că dezastrele 
naturale trebuie interpretate ca pedepse divine pentru păcatele oamenilor. Toma de 

Aquino (Expositio super lob ad litteram, 1263–1265) admitea că demonii, cu 
permisiunea lui Dumnezeu, puteau controla vremea, stârnind furtuni. Spre sfârșitul 

Evului Mediu, oamenii au devenit tot mai conștienți de faptul că acțiunile lor 
influențează mediul înconjurător. În acest context a prins rădăcini convingerea că 

distrugerea recoltelor și a turmelor de animale domestice ca urmare a unor calamități 

naturale avea la bază acțiunile rău-voitoare ale unor vrăjitoare ce puteau controla 
vremea. Una dintre lucrările ce avea să contribuie la răspândirea acestei credințe a 

fost cea a lui Johannes Nider, Formicarius (1436–1438). Lucrarea citează mărturia 
lui Stadelein, un presupus vrăjitor, care afirma cum, folosindu-se de ajutorul diavolului, 

invoca furtuni ca să strice recoltele dușmanilor săi. În celebrul tratat Malleus 
maleficarum (1486), Heinrich Kramer și Iacob Sprenger citează mărturia unei 

femei acuzată de vrăjitorie, care detalia cum a provocat, cu ajutorul diavolului, o 
ploaie puternică. Pornind de la aceste două cunoscute tratate, toți teologii implicați 

în dezbaterile privind abilitatea vrăjitoarelor de a controla vremea erau de acord 
asupra unui aspect: vrăjitoarele nu puteau controla singure elementele naturii, 

aveau nevoie de ajutorul diavolului pentru a provoca calamități naturale. 

Despre capacitatea diavolului de a controla vremea, așa cum reiese din 

scrierile demonologice din Anglia secolului al XVII-lea, a vorbit și Johanna Damaris, 

în prezentarea Rulers of the Air: Understanding Weather in English Demonological 

Writings, 1584–1691. Potrivit teologilor englezi, diavolul avea puteri mai mici 

decât se credea, el neavând capacitatea de a crea din nimic elemente ale lumii 

naturale (aceasta o putea face doar Dumnezeu). Tot ce putea face diavolul era să 

influențeze anumite forțe ale naturii, ce fuseseră însă create de Dumnezeu. Tratatele 

demonologice din Anglia secolului al XVII-lea erau, de asemenea, de acord în ceea 

ce privește existența unei legături între vreme, Diavol și corpul uman. Potrivit lui 

John Brinley (A Discovery of the Impostures of Witches, 1680), datorită afinităților 

sale aeriene, diavolul putea intra în corpul uman prin diferitele sale orificii, 

influențând mințile oamenilor și jucându-le feste. 

Dacă Johanna Damaris a fost interesată mai mult de dezbaterile intelectuale, 

Ane Ohrvik s-a aplecat în prezentarea sa10 asupra modului în care acestea au fost 

puse în practică în cadrul proceselor intentate persoanelor acuzate de vrăjitorie în 

Norvegia la începutul epocii moderne. În cele 924 de procese documentate, un 

număr destul de ridicat dacă ne raportăm la populația Norvegiei, au fost condamnate la 

moarte 307 persoane (dintre care 50 de bărbați, iar restul, femei). Prima condamnare la 

arderea pe rug pentru vrăjitorie a avut loc în 1570, iar ultima în 1695. Peste 30% 

dintre sentințele capitale au fost pronunțate în nordul îndepărtat, deși zona avea 

 
10 Boundaries of Witchcraft: Conceptualizations of the Human-Nature Relationship in Early 

Modern Norwegian Witchcraft Trials. 



5 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

93 

doar cca. 3 000 de locuitori (aproximativ 0,8% din populația de atunci a Norvegiei). 

Situația nu se datora însă unei mai largi răspândiri în zonă a anumitor credințe,  

ci activității unor vânători de vrăjitoare mult mai zeloși, veniți din Scoția, care 

foloseau deseori tortura la interogatorii. De altfel, Ohrvik a remarcat că, în cadrul 

proceselor intentate vrăjitoarelor în Norvegia, dezbaterile ideologice din cadrul 

tratatelor demonologice au avut un rol insignifiant, mult mai prezentă fiind o 

atitudine pragmatică împotriva celor care deviau de la ordinea socială acceptată. 

Concepția corpului uman permeabil, ce poate fi pătruns de elementele naturale, 

care apărea în tratatele de demonologie din secolul al XVII-lea, se păstrează în 

cultura populară din Finlanda secolului al XIX-lea, regăsindu-se în incantațiile 

folosite în Carelia. Pornind de la un corpus de aproximativ 360 de incantații culese 

din parohia Ilomantsi, în Carelia de nord, între 1816 și 1939, Aleksi Moine a 

arătat11 că în practicile vindecătoare corpul uman era înțeles în relațiile sale cu 

mediul înconjurător. Boala era cauzată de pătrunderea în corp a unui agent dăunător 

din exterior, iar scopul urmărit în procesul de vindecare, definită ca absență a 

durerii, era eliminarea din corp a acestui agent extern. De aceea incantațiile de 

vindecare se spuneau cel mai adesea în saună, căci acolo se considera că este 

corpul cel mai receptiv față de influențele din exterior. 

O altă arie de cercetare a demersurilor de istorie culturală ce analizează 

interacțiunea omului cu natura a fost reprezentată de încercările de a identifica 

maniera în care oamenii au folosit diferitele credințe religioase pentru a gestiona 

relațiile cu animalele. În cadrul conferinței Human / Nature – Entanglements in 

Cultural History, Giulia Zanon12 a încercat să identifice rolul adesea trecut cu 

vederea al animalelor în răspândirea catolicismului și a cultului sfinților în spațiul 

italian, la începuturile modernității. Animalele au servit ca figuri simbolice în 

iconografie și în narațiunile despre sfinți, devenind emblematice pentru identificarea 

sfinților și a semnificațiilor spirituale atribuite acestora. Dincolo de valoarea lor 

simbolică, animalele au avut și un rol activ în practica religioasă. Sfinții, considerați  

a fi mijlocitori între divinitate și oameni, erau deseori invocați pentru a proteja 

animalele, după cum o demonstrează numeroase ex voto-uri și opere de artă 

devoțională. 

Această strânsă conexiune între sfinți și animale a făcut ca sfântul Francisc 

din Paola, comună din Calabria, în sudul Italiei, canonizat la începutul secolului  

al XVI-lea, al cărui cult era inițial legat de protecția marinarilor și a călătorilor pe 

mare, să fie invocat în secolul al XVIII-lea pentru a proteja vitele de epizootii, atât 

de către locuitorii zonelor rurale din câmpia Padului, cât și de către muncitorii din 

industria textilă, pentru care vitele aveau un rol important. Totodată, animalelor li 

s-a acordat un rol important în recunoașterea prezenței divine mai ales atunci când 

 
11 În prezentarea intitulată Wounds, Diseases, and Health: Human Bodies in Northern Karelian 

Healing Incantations. 
12 Prezentarea sa a avut titlul Beasts of Faith: The Role of Animals in Spreading Catholicism 

and the Cult of Saints in Early Modern Italy. 



 Daniel Gicu 6 

 

94 

oamenii erau incapabili să o facă. Astfel, animalele au facilitat atât în mod direct, 

cât și indirect, răspândirea devoțiunii religioase în Peninsula italică la începuturile 

epocii moderne. 

Unele studii de istoria animalelor au atras atenția asupra rolului important 

avut de necuvântătoare în dezvoltarea medicinei moderne. Astfel, după cum a 

arătat Domenico Bertoloni Meli, Robert Boyle, în încercarea sa de a înțelege 

circulația sângelui, precum și Alexander Monro, în prelegerile sale de anatomie,  

s-au bazat amândoi în mare măsură pe experimentele pe animale și pe vivisecție13. 

Rolul avut de animale în practica medicală a folosirii apelor minerale cu scop curativ în 

Italia secolului al XVI-lea a fost analizat de Andrea Toffolon14. Proprietățile terapeutice 

ale apelor minerale au fost recunoscute încă din Antichitate, fiind adesea asociate 

cu diverse practici de vindecare care implicau și animalele. Examinând o serie de 

tratate medicale, literatură de călătorie și alte texte tipărite în Renaștere, Toffolon a 

evidențiat existența unui curent de gândire ce considera că știința medicală se poate 

îmbogăți prin studierea animalelor, căci acestea au capacitatea de a se vindeca 

singure, fără nicio intervenție din exterior. Unul dintre reprezentanții acestui curent 

de gândire a fost medicul italian Leonardo Fioravanti15, potrivit căruia animale 

bolnave au capacitatea de a se vindeca singure, cu voia lui Dumnezeu și grație 

înzestrărilor primite de la natură. După cum a arătat Monica Mattfeld16, analogiile 

dintre oameni și animale, fie ele la nivel simbolic, filosofic sau fiziologic, au avut 

un rol important în dezvoltarea medicinei și în Secolul Luminilor, modelând 

gândirea și practica medicală din această epocă. 

Animalele au fost prezente nu doar în discursul științific și în viața de zi cu zi 

a oamenilor de la începuturile modernității, ci și în visele acestora. Prezența și 

semnificația animalelor în experiența onirică și în literatura dedicată descifrării 

viselor au fost remarcabile de-a lungul timpului. Tradiția medievală a descifrării 

viselor, care o continua de fapt pe cea antică (vezi în acest sens tratatul lui 

Artemidorus, Oneirocritica), evalua prezența onirică a diferitelor animale fie ca un 

semn bun, fie ca un semn rău. O decodificare mai elaborată a fost furnizată în 

timpul Renașterii, după cum a arătat Alessandro Arcangeli17. Cel mai articulat și 

respectat tratat despre vise din această perioadă a fost scris de Girolamo Cardano18, 

care a oferit o interpretare mai nuanțată decât dihotomia simplistă bun – rău, 

arătând că aceeași imagine poate avea semnificații diferite în diverse contexte. 

 
13 Domenico Bertoloni Meli, Early Modern Experimentation on Live Animals, în „Journal of 

the History of Biology”, Vol. 46, No. 2, 2013, p. 199–226. 
14 În prezentarea cu titlul Animals at Spas: Medicine, Culture and the Non-human in Early 

Modern Italy. 
15 Leonardo Fioravanti, Dello specchio di scientia universale, Veneția, 1583. 
16 Monica Mattfeld, Animals, în Lisa Smith (ed.), A Cultural History of Medicine in the Age of 

Enlightenment, Bloomsbury Publishing, 2023, p. 73–102. 
17 Alessandro Arcangeli, Renaissance Dream Cultures, Routledge, 2025. 
18 Girolamo Cardano, Somniorum synesiorum omnis generis insomnia explicantes libri quatuor, 

Basel, 1562. 



7 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

95 

Tratatul, tipărit la Basel în 1562, conținea reguli de interpretare a viselor, oferind 

totodată o listă de subiecte onirice și semnificația lor generală. Reflectând obsesia 

din epocă pentru sistematizarea (și controlul astfel dobândit asupra) cunoașterii, 

Cardano tratează într-o secțiune specială visele despre animale, analizând în capitole 

detaliate ce înseamnă să visezi animale mici, animale care se târăsc, pești, păsări, 

patrupede, animale sălbatice și domestice, pentru a încheia cu visele despre materia 

și excrementele animalelor: piele, păr, coarne, unghii, bălegar și urină. 

Omniprezente în societățile umane, animalele au influențat așadar, în diferite 

moduri, viața fiecărui individ, de la cel mai umil țăran la cel mai bogat aristocrat.  

O altă direcție de cercetare abordată în ultimele decenii de istoria culturală a fost 

încercarea de a identifica modul în care animalele, reale sau imaginare, au fost 

folosite de către oamenii din Europa, America, Asia și Africa pentru a forma, apăra, 

contesta sau depăși granițele identităților individuale sau colective. Principalele 

linii directoare ale acestui proces în Europa la începutul epocii moderne au fost 

analizate de studiile cuprinse în volumul Animals and Early Modern Identity19. 

În prezentarea sa, Jacqueline Holler20 a încercat să identifice rolul avut de cai 

în acest joc al identităților în coloniile americane ale Spaniei, acolo unde calul 

reprezenta o apariție nouă, fiind pus în legătură cu puterea colonială spaniolă. 

Conchistadorii spanioli au adus în America o tradiție a călăritului construită în jurul 

ideilor de masculinitate, creștinism, cavalerism și aristocrație. Semnificativ în acest 

sens este faptul că în dicționarele spaniole din secolul al XVIII-lea, cuvântul 

caballero este definit ca având două înțelesuri: călăreț, dar și aristocrat. Inițial, în 

coloniile americane indigenilor de rând li s-a interzis să călărească; totuși, aristocrații 

indigeni puteau cere un permis de călărie, în măsura în care își permiteau să plătească 

prețul extrem de ridicat al unui asemenea animal21. Treptat însă, extinderea sistemului 

haciendelor a impus folosirea indigenilor, dar mai ales a metișilor pentru păzirea 

călare a vitelor. Pornind de la tratatele de călărie tipărite în epocă, dar mai ales de 

la arhivele inchizitoriale, Jacqueline Holler a încercat să identifice modul în care 

populația locală s-a raportat la această identitate de sorginte aristocratică a călărețului 

spaniol. Înregistrările proceselor intentate de Inchiziție unui număr mare de persoane 

acuzate de practici superstițioase sunt pline de mențiuni privind folosirea unor 

ierburi pentru sporirea calităților de călăreț. Întotdeauna acuzații menționau că au 

iarba respectivă de la un indigen. Folosirea acestor afirmații ca o dovadă a faptului 

că indigenii utilizau într-adevăr asemenea practici magice pentru sporirea calităților 

de călăreț trebuie însă privită cu oarecare rezerve. De vreme ce Inchiziția nu 

ancheta indigenii, aruncarea responsabilității asupra acestora putea reprezenta o 

strategie de dezvinovățire la îndemâna acuzaților. Totuși, Holler vorbește despre 

apariția în Noua Spanie, până la jumătatea secolului al XVII-lea, a unei noi 

 
19 Pia F. Cuneo (ed.), Animals and Early Modern Identity, Ashgate, 2014. 
20 Titlul prezentării a fost Natural and Supernatural Horsemanship: Humans, Magic, and 

Horses in Early Colonial New Spain (1520–1650). 
21 Prețul unui cal reprezenta aproximativ salariul pe opt luni al administratorului unei hacienda mari. 



 Daniel Gicu 8 

 

96 

identități construite în jurul călăritului, specifică claselor de jos, în special indigeni 

și metiși, ce avea să o înlocuiască pe cea spaniolă, de sorginte aristocratică. Acest 

„călărit supranatural” (numit astfel pentru că implica folosirea diferitelor practici 

magice pentru sporirea calităților de călăreț) avea să stea la baza viitoarei culturi 

cowboy din America de Nord. De altfel, tradiția „călăritului natural”, de sorginte 

spaniolă, nici nu mai este prezentă în Mexicul actual. 

Dincolo însă de folosirea de către diferite categorii sociale a animalelor reale 

sau simbolice pentru a-și construi o identitate de grup, de-a lungul istoriei oamenii 
au încercat în mod constant să identifice acele însușiri care să îi diferențieze de 

animale și să îi situeze deasupra acestora. Această încercare recurentă de a separa 
omul de animale reiese, spre exemplu, dintr-o gamă largă de scrieri din perioada 

modernă timpurie. Analizând reprezentările animalelor în texte legislative, religioase, 
literare, științifice și politice din Anglia, în perioada 1558–1649, Erica Fudge22 

identifică persistența unui sentiment al fragilității ideii de umanitate, oamenii având 
întotdeauna nevoie, pentru a se diferenția de animale, de un adaos extern: proprietate, 

civilizație, educație, stăpânirea lumii naturale. Ideea că atributele care îi diferențiau 

pe oameni de animale nu erau naturale, înnăscute ci trebuiau cultivate din exterior, 
era una angoasantă. De aici importanța acordată aserțiunilor lui René Descartes, 

potrivit căruia toți oamenii posedă rațiune, în vreme ce animalele sunt ca niște 
mecanisme fără simțire. Specificitatea oamenilor era dată așadar de faptul că aceștia 

erau singurele ființe înzestrate cu rațiune și simțire. Teoriile explicative diferite, 
precum cea care pornea de la scrierile lui Plutarh, potrivit căruia animalele sunt 

raționale și simțitoare, au devenit marginale, fiind promovate de puțini intelectuali, 
o excepție notabilă fiind Michel de Montaigne. 

Ilustrativă pentru disputele intelectuale asupra a ceea ce asigură specificitatea 
oamenilor este istoria englezului William Bankes și a calului său Morocco, ale 

cărui spectacole au fost extrem de populare între 1588 și 1605, inițial în Londra 
apoi în Anglia și în toată Europa occidentală, din Paris, Orleans, Lisabona, Roma și 

până în Frankfurt. Calul era prezentat ca posedând inteligență, căci putea, printre 
altele, să aleagă din public pe cei care purtau ochelari, să distingă fecioarele și 

prostituatele sau să numere monezi. În spectacolele pentru publicul englez, când i 
se poruncea să se încline în fața Elisabetei I, Morocco se supunea, însă când i se 

cerea să facă același lucru în fața lui Filip al II-lea, calul își arăta dinții. În urma 

spectacolelor susținute în Orleans, Bankes și calul său au fost arestați și condamnați să 
fie arși pe rug pentru vrăjitorie, însă s-au salvat atunci când Morocco s-a închinat în 

fața crucii purtată de un preot local, arătând astfel că puterile calului nu vin de la 
diavol. Cazul lui Morocco a fost amplu dezbătut de către intelectualii de la sfârșitul 

secolului al XVI-lea și începutul secolului al XVII-lea, căci, chiar dacă era determinat 
de trucuri sau vrăjitorie, comportamentul calului era tulburător, zdruncinând însăși 

temelia pe care se baza distincția între animale și oameni: capacitatea acestora din 

 
22 Erica Fudge, Perceiving Animals: Human and Beasts in Early Modern English Culture, 

Palgrave Macmillan, 2000. 



9 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

97 

urmă de a avea rațiune23. Pornind de la această distincție, naturalistul suedez Carl 
Linaeus includea în cea de a zecea ediție a lucrării sale Systema Naturae, între 

subspeciile umane, pe Homo ferus, omul sălbatic, întors la sălbăticia primordială 
pentru că a decăzut din umanitate, pierzându-și capacitatea de a raționa24. Tot în 

același discurs își are rădăcinile și „descoperirea” în Epoca Luminilor a „copilului 
sălbatic”, crescut de animale de la o vârstă fragedă, departe de societatea oamenilor. 

Criza biodiversității și schimbările climatice din societatea contemporană au 
făcut ca apelurile către oameni de a se „reconecta cu natura” să devină tot mai 

puternice. În același timp, lipsurile antropocentrismului au început să fie arătate, la 

cumpăna secolelor al XX-lea și al XXI-lea, odată cu apariția postumanismului, 
curent filozofic și cultural ce critica umanismul și ideile sale devenite tradiționale 

despre condiția umană, rațiune și liberul arbitru. Lucrări erudite, și în mod necesar 
militante, precum cea publicată de Jean-Marie Schaeffer25, neagă caracterul excepțional 

al oamenilor, argumentând că aceștia sunt doar o specie de animale, printre multe 
altele. 

Bazându-se pe fenomenologia lui Edmund Husserl și Maurice Merleau-Ponty, 
dar și pe lucrările lui Eric Havelock și Walter Ong despre influența pe care a avut-o 

trecerea de la o cultură orală la una scrisă asupra modului de a gândi al minții umane, 
David Abram26 a arătat că apariția scrisului a fost responsabilă de modificarea 

modalităților în care omul s-a raportat la natura înconjurătoare. În culturile orale nu 
exista acea alienare a omului față de natură, ce avea să atingă punctul culminant în 

societățile moderne. 
Reconceptualizarea relațiilor cu natura a dus la revenirea asupra definițiilor 

anterioare ale umanității. Încercând să formuleze o nouă teorie asupra a ceea ce 
înseamnă să fi om, Samantha Frost definea oamenii ca fiind creaturi bioculturale27. 

Corpul uman nu mai este perceput ca fiind distinct de natură, ci strâns corelat cu 

aceasta, ca urmare a permeabilității membranelor celulelor, care îngăduie un schimb 
constant de substanțe, la nivel celular, cu mediul înconjurător. Deși bazându-se pe 

argumente cât se poate de diferite, este aceeași idee a permeabilității corpului 
uman, pe care o regăsim în tratatele occidentale de demonologie din secolul  

al XVII-lea și în cultura populară din Finlanda secolului al XIX-lea. Însă, potrivit 

 
23 Erica Fudge, Brutal Reasoning: Animals, Rationality and Humanity in Early Modern England, 

Ithaca, Cornell University Press, 2006, p. 123–146. 
24 În prima ediție a lucrării Systema naturae, sive regna tria naturae systematice proposita per 

classes, ordines, genera, & species (1735), Linaeus împarte oamenii în cinci specii, și anume: Homo 

africanus niger, Homo americanus rubescens, Homo asiaticus fuscus și Homo europeanus albescens. 

În 1758, în cea de-a zecea ediție a Systema naturae, Linaeus postulează existența unei singure specii 

umane, Homo sapiens, împărțită în mai multe subspecii, caracterizate printr-o culoare a pielii și un 

comportament specific. 
25 Jean-Marie Schaeffer, La fin de l’exception humaine, Paris, Gallimard, 2007. 
26 David Abram, The Spell of the Sensuous: Perception and Language in a More-Than-Human 

World, New York, Pantheon Books, 1996. 
27 Samantha Frost, Biocultural Creatures: Toward a New Theory of the Human, Durham and 

London, Duke University Press, 2016. 



 Daniel Gicu 10 

 

98 

Samanthei Frost, nu numai factorii fizici, ci și cei culturali, cum ar fi crizele 
sociale, determină modificări la nivel molecular. De aici descrierea omului ca o 

ființă bioculturală. 
Dihotomia om – natură, alimentată de o viziune antropocentrică ce situează 

omul deasupra naturii, a fost criticată în ultimele decenii și de către antropologi. 
Interesul pentru studierea cosmologiilor societăților preindustriale datează de acum 
aproape un secol, de la apariția cărții lui Paul Radin, Primtive Man as Philosopher 
(New York, 1927). Această direcție de cercetare avea să fie continuată de către  
A. Irving Hallowell28, cel care a folosit pentru prima oară termenul de „ontologie” 
pentru a desemna viziunile asupra lumii prezente în societățile native din America 
precolumbiană, arătând că aceste populații au teorii speculative despre esențele sau 
principiile ultime ale tuturor lucrurilor, la fel de sofisticate precum cele din 
societățile occidentale. Lucrările în acest domeniu s-au înmulțit în ultimele decenii, 
unii specialiști vorbind de o adevărată „turnură ontologică” în antropologie. 
Ilustrativă pentru această orientare metodologică este cartea lui Philippe Descola, 
Par-delà nature et culture29. 

Student al lui Lévi-Strauss, Descola clasifică ontologiile conform unei matrice 
structurale duale: spirit (suflet, minte) – materie (corp, substanță fizică). Potrivit 
etnografului francez, animismul implică credința că oamenii sunt consubstanțiali cu 
toate celelalte forme de viață în ceea ce privește spiritul, nu însă și materia. 
Animalele și plantele ar avea astfel suflete și minți similare cu ale oamenilor, cu 
propriile societăți și șamani. Credințele animiste sunt răspândite printre societățile 
de vânători-culegători precum populația Achuar și triburile învecinate, pe care 
Descola le-a studiat în regiunea Amazonului superior. Totemismul, întâlnit mai 
ales în Australia, dar și la nativii din America de Nord, este credința conform căreia 
oamenii împărtășesc atât partea materială cât și pe cea spirituală cu celelalte forme 
de viață, dar și cu elemente ale naturii neînsuflețite. Ca și în cazul animismului, 
ontologia totemistă este specifică triburilor de vânători-culegători. Analogismul 
susține că oamenii diferă atât fizic, cât și spiritual de alte ființe, dar că există 
calități și fluxuri care leagă într-o vastă rețea toate formele de viață. Exemple ale 
acestei ontologii se găsesc în China tradițională, la populația Nahuatl din Mexic, 
dar și în Europa preindustrială. Fie că era vorba de influențele astrologice sau de 
calitățile (cald, rece, umed, uscat) din medicina galenică, diferite tipuri de legături 
subtile erau cele care țeseau ordinea universului în cultura europeană premodernă. 
După revoluția industrială, lumea tehnologică modernă avea să fie însă caracterizată de 
un nou tip de ontologie, naturalismul. Potrivit acestei ontologii, toate ființele vii 
sunt făcute din aceeași substanță materială, sunt supuse acelorași legi fizice, oamenii 
fiind însă puternic separați de natură prin latura spirituală, fie că e vorba de rațiune 
la Descartes, limbaj la Chomsky sau conștiință la unii filosofi moderni30. Această 

 
28 A, Irving Hallowell, Culture and Experience, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 

1955. 
29 Philippe Descola, Par-delà nature et culture, Éditions Gallimard, Paris, 2005. 
30 Un tabel sintetic al celor patru tipuri de ontologii în Ibidem, p. 221. 



11 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

99 

demonstrație a lui Descola, potrivit căreia naturalismul nu este o ontologie universală, 
superioară din punct de vedere filozofic altor ontologii, a fost preluată și în alte 
domenii de cercetare, inclusiv de istoria animalelor. 

În cadrul conferinței de istorie culturală de la Rovaniemi, Alexandru Stermin31 a 

arătat, pornind de la studierea triburilor indigene contemporane din două rezervații 

situate în centrul Braziliei, Umutina și Xingu, cum, în ontologia animistă, întreaga 

natură însuflețită este folosită pentru a răspunde la întrebările existențiale legate de 

viață și moarte. Însă și în cadrul culturii occidentale moderne unii indivizi, având 

de regulă, dintr-un motiv sau altul, o poziție marginală, se pot raporta în mod 

diferit la natură. Hannu Salmi32 a analizat relația pe care a dezvoltat-o cu natura 

Frans Leijon (1878–1947), un finlandez care și-a pierdut vederea și auzul la o 

vârstă fragedă. Ca și Helen Keller (1880–1968), un alt caz de „copil sălbatic” 

(Homo ferus, în clasificare lui Linaeus) celebru în epocă, Frans este educat într-o 

școală specială pentru orbi și surzi, fiind învățat, printr-o metodă dedicată, să 

citească și să scrie. Primește apoi o bucată de pământ pe care o cultivă cu legume, 

devenind un membru obișnuit al societății. Cazul lui Frans Leijon a fost mediatizat 

în presa vremii, fiind socotit un exemplu al importanței pe care îl are procesul 

educativ, prin care un om este readus de la stadiul de sălbăticie înapoi la civilizație. 

Un scop similar l-a avut și publicarea memoriilor lui Frans. Dincolo însă de 

apologia educației și civilizației, printre rânduri găsim și o altă manieră de a se 

raporta la natură, specifică mai curând unei ontologii animiste decât celei naturaliste la 

care adera societatea în care se născuse Frans. Acesta vorbește, la un moment dat, 

despre grija cu care își cultivă plantele: „Cred că dacă aș răni rădăcinile plantelor, 

le-ar durea la fel de tare precum m-ar durea pe mine dacă cineva m-ar călca pe 

picior”. 

Dezbaterile privind specificitatea omului și relația acestuia cu natura, din 

biologie, filozofie și antropologie, au dus la o reconceptualizare a istoriei ca 

disciplină academică. De la o știință, prin definiție, umanistă, istoria devine acum 

un demers interogativ ce nu mai are în centrul său omul (more-than-human history). 

Ilustrativă în acest sens este cartea lui J.R. McNeill despre imperii, nu ale 

oamenilor, ci ale țânțarilor33. O istorie tradițională a zonelor de pe coastele atlantice 

ale celor două Americi, precum și a insulelor din Marea Caraibilor, din secolul  

al XVII-lea și până la începutul secolului XX, relatează despre confruntările 

politice și militare între marile puteri europene, Spania, Franța, Olanda și Anglia 

pentru controlul asupra coloniilor americane, apoi despre lupta acestora din urmă 

pentru obținerea independenței, punând accentul pe ideologii, instituții și rolul unor 

 
31 Prezentarea sa a avut titlul Love and Death – An Ecoexistentialist Approach to the Human-

Nonhuman Animal Relationship in Two Indigenous Communities from Brazil. 
32 În prezentarea intitulată No More Than Human History: Exploring Human/Nature Entanglements 

in a Life of a Deafblind. 
33 J.R. McNeill, Mosquito Empires: Ecology and War in the Greater Caribbean, 1620–1914, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2010. 



 Daniel Gicu 12 

 

100 

personalități precum George Washington, Toussaint Louverture și Simon Bolivar. 

Principalii actori istorici în cartea lui McNeill, în această perioadă, pentru această 

zonă geografică, sunt însă două specii de țânțari: Aedes aegypti, responsabilă 

pentru transmiterea febrei galbene și Anopheles quadrimaculatus, prin înțepăturile 

căreia se transmite malaria. Gradul diferit de imunitate la aceste două boli virale și 

infecțioase, mai ridicat în rândul autohtonilor ca urmare a unui contact mai 

îndelungat cu agenții patogeni (și implicit o rată redusă a mortalității), respectiv 

mai scăzut în rândul europenilor (ceea ce avea să ducă la o rată mare a mortalității 

în rândul acestora), a fost cel care a influențat în mod decisiv cursul evenimentelor 

în regiune între 1620 și 1914. 

Éric Baratay a propus o lărgire și mai mare a domeniul investigației istorice, 

care ar trebui să își propună să studieze nu numai relațiile dintre oameni și animale, 

ci să încerce să reconstituie punctul de vedere al animalelor însăși34. Încercând să 

răspundă criticilor ce acuză acest tip de demers istoriografic de antropocentrism, 

căci sursele folosite sunt în general create de om și privesc într-o mai mare măsură 

animalele domestice, folositoare sau de companie, decât pe cele sălbatice sau 

dăunătoare (șobolanii din orașe, de exemplu), Baratay folosește teorii și concepte 

din zoologie, medicină veterinară, etologie și etnologie. O istorie a diferitelor  

specii de animale este înlocuită cu istorii biografice, care încearcă să reconstituie 

experiențele unui anume individ, într-un anumit moment și într-un anumit spațiu 

geografic. Astfel, volumul lui Baratay, Biographies Animales este alcătuit din studii 

de caz ce încearcă să reconstituie trăirile a zece animale: Zarafa (1825–1840), 

girafa regelui Carol al X-lea al Franței; Warrior (1908–1941), un cal folosit pe 

câmpul de luptă de armata britanică în primul război mondial; măgarul Modestine, 

tovarășul de călătorie al lui Robert Louis Stevenson (1878); Islero, un taur ce a 

luptat în coridele din Spania (1947); Consul, un cimpanzeu de la grădina zoologică 

din Manchester (1893–1894); Meshie, un pui de cimpanzeu deținut de familia 

Raven (1930–1934); Bummer și Lazarus, doi câini vagabonzi din San Francisco 

(1861–1863); Pritchard, câinele de vânătoare al lui Alexandru Dumas (1845–1850); 

Bauschan, câinele ce-l însoțea în plimbările sale pe Thomas Mann (1915–1920) și 

Douchka, ciobănescul german companion al lui Colette Audry. 

Strânsa legătură între biologie și cultură a fost subliniată de cercetările din 

ultimele decenii atât în cadrul științelor naturii, cât și în cel al științelor umaniste. 

Iar studierea celor două domenii ca fiind interconectate s-a dovedit a fi fructuoasă 

din punctul de vedere al rezultatelor cercetării. Spre exemplu, introducerea în teoria 

evoluționistă a conceptului de cultură, definită drept cunoașterea obținută prin 

interacțiunile sociale cu membrii aceleiași specii și transmisă de-a lungul mai multor 

generații, a făcut ca accentul explicativ să se mute de la „egoismul genelor”35,  

 
34 Éric Baratay, Le point de vue animal. Une autre version de l’histoire, Paris, Éditions du Seuil, 

2012. 
35 Sintagma face trimitere la cartea lui Richard Dawkins, The Selfish Gene, Oxford, Oxford 

University Press, 1976. 



13 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

101 

la dobândirea capacităților cognitive care le-au permis hominizilor să învețe și să 

transmită mai departe abilități precum aprinderea unui foc și realizarea unei unelte 

de piatră36. Creșterea dimensiunilor creierului, de la Homo habilis (acum circa  

2,4 – 1,5 milioane de ani), al cărui creier era puțin mai mare decât al unui cimpanzeu, 

la Homo sapiens modern, ce are un volum aproape triplu al cutiei craniene, este 

desigur legată de sporirea aportului cărnii în alimentație și de evoluția hranei gătite. 

Rata ridicată de expansiune și, mai important, modificările în structura creierului 

uman, au fost însă puse în legătură și cu o necesitate crescută de a rezolva 

problemele sociale apărute într-o societate umană ce devenise tot mai complexă. 

Teoria evoluției determinată de cultură indică un fel de acțiune retroactivă, în care 

eficiența sporită a învățării sociale a creierului încurajează dezvoltările culturale 

care, la rândul lor, încurajează o mai mare eficiență, care determină dezvoltări 

culturale mai complexe ce necesită o eficiență și mai mare, și așa mai departe37. 

Astfel, dezvoltarea de-a lungul perioadei paleolitice a unei tehnologii din ce în ce 

mai complexă de obținere a uneltelor de piatră se explică prin interacțiunile dintre 

evoluția cognitivă, ce a permis apariția în mintea oamenilor a structurilor necesare 

pentru elaborarea acestei tehnologii complexe, și evoluția culturală, ce a permis 

dobândirea abilităților de a învăța și transmite mai departe cunoștințele38. 

Potrivit neurobiologului american Terence Deacon, limbajul uman își are 

originea în dobândirea de către Homo sapiens, definit ca Homo symbolicus, a abilității 

de a folosi simboluri39. Analiza pleacă de la observația filosofului american Charles 

Sanders Peirce, conform căruia, pentru ca procesul de semnificare să funcționeze, 

trebuie să existe o relație triadică între semn, obiectul său și un terț, numit 

interpretant40. Potrivit acestei relații, Peirce clasifică semnele în iconi, indici și 

simboluri. Un icon este un semn care se referă la obiectul pe care-l denotă prin 

simpla asemănare cu acesta. Un indice este un semn care se referă la obiectul pe 

care-l denotă în virtutea unei calități pe care o are în comun cu acesta. Fumul este 

un indice pentru foc, barometrul coborât și aerul umed sunt un indice al ploii, o 

giruetă este un indice al direcției vântului, iar steaua polară este un indice care ne 

arată în ce direcție este nordul. Cele mai complexe tipuri de semne sunt însă 

simbolurile. Un simbol este un semn care se referă la obiectul pe care-l denotă în 

virtutea unei legi, de obicei o asociere de idei generale, care determină interpretarea 

 
36 Gary Tomlinson, Culture and the Course of Human Evolution, Chicago and London, The 

University of Chicago Press, 2018. 
37 Alexander V. Markov, Mihail A. Markov, Runaway Brain-Culture Coevolution as a Reason 

for Larger Brains: Exploring the „Cultural Drive” Hypothesis by Computer Modelling, în „Ecology 

and Evolution”, vol. 10, 2020, p. 6059–6077. 
38 Dietrich Stout, Stone Toolmaking and the Evolution of Human Culture and Cognition, în 

„Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences”, vol. 366, 2011, p. 1050–1059. 
39 Terrence Deacon, The Symbolic Species: The Co-Evolution of Language and the Human Brain, 

London, The Penguin Press, 1997. 
40 Charles S. Sanders, Semnificație și acțiune, București, Humanitas, 1990, p. 280–287. 



 Daniel Gicu 14 

 

102 

simbolului ca referindu-se la acest obiect41. În cazul simbolurilor, legătura între 

semn (ceea ce Saussure avea să numească semnificant) și obiectul său (semnificat, 

la Saussure) este pur convențională. Această capacitate de a stabili și de a transmite 

mai departe, de-a lungul generațiilor, o legătură convențională între un semn și 

obiectul său este cea care l-a diferențiat pe Homo sapiens de ceilalți hominizi. 

Autori precum Jesper Hoffmeyer au arătat însă că semioza este o parte 

intrinsecă a vieții, căci orice formă de viață, fie ea cât de primitivă, este implicată 

într-un proces de creare de semnificații42. Astfel, etologii au arătat că printre mecanismele 

folosite de animale pentru a se apăra de prădători se numără și folosirea semnelor. 

De exemplu, iepurele sălbatic, atunci când vede o vulpe apropiindu-se de el în 

câmp deschis, în loc să fugă, se ridică pe picioarele din spate, semnalându-i astfel 

vulpii că a văzut-o. Comportamentul iepurelui se explică prin faptul că viteza 

acestuia este mult superioară celei a vulpii. Ridicându-se pe picioarele din spate, 

iepurele îi transmite vulpii mesajul: „Te-am văzut, știi foarte bine că nu ai nicio 

șansă să mă prinzi, așa că ai face bine să ne scutești pe amândoi de efortul inutil de 

a fugi”. Iar vulpea înțelege mesajul și pleacă mai departe, lăsând iepurele în pace43. 

Dacă definim cultura ca un set de comportamente ce transmit o semnificație 

și care sunt perpetuate de-a lungul mai multor generații, atunci putem vorbi de o 

cultură a animalelor, cel puțin în cazul unor ființe sociale complexe, cum sunt 

elefanții. În cadrul conferinței de istorie culturală de la universitatea din Rovaniemi, 

Sandra Swart44 a arătat cât de importantă este transmiterea culturală a comportamentelor 

semnificante la elefanți. La sfârșitul anilor 1970, atunci când a fost înființat Parcul 

Național Pilanesberg în Africa de Sud, s-a încercat crearea de la zero a unui întreg 

ecosistem, bazat pe relația pradă – prădător. Între animalele aduse s-au numărat și 

elefanții. Toți elefanții aduși erau însă orfani. Și pentru că nu crescuseră într-un 

grup, alături de adulți care să îi învețe să decodeze mesajele transmise de alte 

animale, dar și de oameni, elefanții adolescenți nu au știut pur și simplu cum să se 

comporte cu celelalte specii de animale din jur și cu oamenii. Rezultatul a fost 

izbucnirea a numeroase conflicte care s-au soldat cu moartea multor animale, 

inclusiv oameni. Soluția a fost reprezentată de aducerea în rezervație a unor 

elefanți adulți, care treptat i-au învățat pe adolescenți cum trebuie să se comporte. 

Procesul de creare și transmitere a semnificațiilor nu este însă specific 

organismelor complexe, ci apare chiar și la nivel celular. De pildă, dacă interpretăm 

reproducerea sexuată ca un proces semiotic, genomul este semnificantul, ontogeneza 

semnificatul, iar interpretantul este oul fertilizat. Potrivit lui Hoffmeyer, astfel de 

 
41 Ibidem, p. 277. 
42 Jesper Hoffmeyer. Signs of Meaning in the Universe, Bloomington, Indiana University Press, 

1996. 
43 Anthony J.F. Holley, Do Brown Hares Signal to Foxes?, în „Ethology”, vol. 94, 1993,  

p. 21–30. 
44 Conferința sa a avut titlul History for the End of the World: Finding New Futures in Our 

Animal Past. 



15 Relația omului cu natura în cercetările de istorie culturală din ultimele decenii 

 

103 

relații triadice între semn, obiectul său și un interpretant sunt pretutindeni în jurul 

nostru. Iar pentru a studia producerea de semnificații, ca proces ce apare la orice 

nivel al vieții, a apărut o nouă disciplină academică, numită biosemiotica45. 

Pentru istoria culturală, implicațiile rezultatelor cercetărilor din ultimele 

decenii din antropologie, primatologie comparativă, etologie, lingvistică, semiotică, 

psihologie și genetică sunt profunde. Linia de demarcație între cultură și natură 

devine tot mai subțire, istoria nemaiputând fi înțeleasă în afara biologiei, și viceversa. 

Dacă definim cultura ca un set de comportamente învățate cărora li se oferă o 

semnificație, atunci devine evident că domeniul culturii nu mai este rezervat exclusiv 

oamenilor, ci și animalelor și chiar plantelor46. De aceea, conferința dedicată 

studierii modul în care cercetările de istorie culturală au abordat și trebuie să 

abordeze în viitor relațiile omului cu natura s-a încheiat cu un adevărat manifest al 

lui Marek Tamm, care a pledat pentru un nou tip de demers istoriografic, istoria 

bioculturală47. Demersul istoric trebuie să încerce în continuare să identifice 

semnificațiile, acceptând însă în același timp că producerea acestora nu este un 

monopol al oamenilor. Fără să ceară renunțarea la cercetarea istorică tradițională, 

istoria bioculturală este însă într-o măsură și mai mare pluridisciplinară. Îndemnând 

practicanții săi să folosească rezultatele cercetărilor din științele naturii, care de 

regulă nu sunt familiare istoricilor, istoria bioculturală îi determină astfel pe istorici 

fie mai creativi și să își îmbogățească orizontul cercetării. 

THE RELATIONSHIP BETWEEN HUMAN BEINGS AND NATURE  

IN CULTURAL HISTORY STUDIES IN THE LAST DECADES 

Abstract 

The aim of this article is to identify the central topics and directions in the cultural history of 

ideas about relationships between human beings and nature, how these have developed over time and 

how they are embedded in everyday practices, institutions and relationships. One relevant topic of 

discussion in this field is the relationship between historical research and emerging epistemological 

and ontological approaches questioning human-centered understandings of “culture” and “agency”. 

These approaches challenge traditional assumptions that emphasize the dominance of human agency. 

History is not considered any more as being shaped by human agency alone, but by the actions of 

various living beings. Historical narratives were thus expanded to include more-than-human, 

multispecies perspectives.  

 

Keywords: multispecies history, more-than-human history, biocultural history, culture/nature 

dualism, biosemiotics. 

 
45 Jesper Hoffmeyer, Biosemiotics: An Examination into the Signs of Life and the Life of Signs, 

Scranton, University of Scranton Press, 2008. 
46 Vezi în acest sens Anthony Trewavas, Plant Behaviour and Intelligence, Oxford, Oxford 

University Press, 2014 și Stefano Mancuso, Alessandra Viola, Brilliant Green: The Surprising History 

and Science of Plant Intelligence, Washington, DC, Island Press, 2015. 
47 În prezentarea intitulată Towards a Biocultural History: A Manifesto. 


	Articolul 5

